


Sesc

CNC | Fecomércio MG
Sindicatos Empresariais | Senac

Sesc, integrado ao Sistema

——
Fecomeércio MG

SJESC RAIZES

Benca
a Benza



- Sumario

4.Benca a Benza
7. Rainha Belinha
8. Rainha Evelina
9. Mae Neli
10. Ekedi Maria José
11. Mae Josiane

13. O Oficio enquanto missao

16. A Forca da oralidade

"Toda palavra de cura, quem fala,
confirma o poder da palavra”

19. A importancia das folhas

“Sao plantas ndo convencionais,
mas 6 pra quem?”

22. Mulheres de tradicao

“Candomblé é filosofia de vida”

25. A heranca da esperanca

Benzeduras, infancia e transmissao de saberes

28. Corpos Intermediarios e a fé

como mstrumento

33. Patrimonio Imaterial do Estado:

Nuances entre tradicoes e instituicoes

40. A Vida daquilo que é invisivel

também existe

44. Ficha Técnica



~ . Benca
a Benza

Entre rezos e murmurios, gestos e sopros de fé, ecoa em
Minas Gerais a voz das benzedeiras. Sao mulheres de maos
sagradas, portadoras de um saber que atravessa o tempo
como um rio subterraneo, fluindo silencioso, mas presente.
Nao ha pressa em seu oficio, apenas a cadéncia certa das
palavras, tecidas no vento da tradicdo. Seus sussurros sao
balsamos, seus gestos, afagos, e sua presenca, um refugio.
Elas curam sem bisturis, aliviam sem remédios, restauram o
ser humano na tessitura invisivel da fé e da ancestralidade.

A benzecao é mais do que um rito, € um abrigo de afeto e
espiritualidade. Em um mundo acelerado, onde a escuta se
dissipa e o toque se torna raro, as benzedeiras resgatam
a esséncia do cuidado. Suas palavras ndo sdo meros sons,
mas flos que costuram o corpo e a alma, reconectando o
individuo ao tecido maior da coletividade. A dor, muitas
vezes silenciada, encontra espaco para se dissolver nos
rezos que embalam, nas maos que desenham no ar gestos
antigos de cura.

Heranca dos ancestrais, a benzedura é um saber construido
na encruzilhada dos povos originarios desta terra. Trajetdrias
que foram marcadas por desenraizamentos e violéncias
encontraram, na oralidade e na partilha, estratégias de
resisténcia. Quando a medicina tradicional era um privilégio
inalcancavel paramuitos, asrezadeiras e curandeiras erguiam
pontes entre o desespero e a esperanca. Eram elas que, em
tempos de escassez e enfermidade, transformavam ervas
simples em remédios poderosos, e palavras em oracdes que
atravessavam a pele e chegavam ao espirito.




Agentes de saude comunitaria, guardias de saberes
antigos que atravessam geracoes, sao muito mais do que
curadoras do corpo — sao cuidadoras da alma e do espirito.
Aprenderam com os mais velhos os gestos, tecendo em suas
praticas uma medicina ancestral que escapa aos moldes
convencionais, mas que toca profundamente aqueles que a
recebem. Sua atuacao nasce do vinculo com o territério que
habitam e com as pessoas que nele vivem, fazendo delas
pilares na construcao das identidades locais e no cultivo da
solidariedade. No entanto, mesmo sendo fontes de cura e
acolhimento, muitas seguem ocultas, benzendo entre portas
fechadas ou silenciando suas preces, por conta do preconceito
e da invisibilidade institucional que ainda marcam esse oficio
sagrado.

Seus corpos intermediarios - ramos de arruda, velas acesas,
aguas perfumadas - sao portais para algo maior. Sao gestos
simbdlicos que conduzem a cura, mas que, por si s, nao
curam. A verdadeira forca da benzecao nao esta no objeto em
si, mas na intencao que o movimenta, na fé que o impulsiona.
O alivio ndo esta na folha, mas na energia com que é ofertada;
nao estd na adgua, mas na prece que a atravessa. Nao ha
regras fixas, nem dogmas imutaveis, porque a benzecao nao
se prende a templos ou escrituras. Ela vive na experiéncia,
na relacao entre quem benze e quem recebe, no laco que se
forma no instante sagrado do encontro.

Minas Gerais, com seus vales e serras, suas estradas de poeira
e seu siléncio que ressoa, abriga esse saber com a delicadeza
de quem acolhe um rio antigo. Nao tenta represa-lo, mas o
deixa seguir seu curso, sabendo que ele encontrara sempre
um caminho. Assim, de geracdo em geracao, as benzedeiras
seguem benzendo, curando, mantendo viva uma chama
gue aguece nao s6 o corpo, mas a alma de um povo inteiro.
Elas sdo guardias de uma memoria coletiva que resiste, se
reinventa e, sobretudo, permanece.



Nesta producao, cinco mulheres negras benzedeiras
compartilham suas histdrias, entrelacando a forca da oralidade
ao poder das plantas, revelando os caminhos da transmissao de
conhecimento e a aprendizagem do oficio.

Suas vozes trazem impressoes sobre a patrimonializacao da
benzecao em Minas Gerais, suas relacoes com tradicoes e
religides de matriz africana, e os desafios de manter vivo um
saber que se constroéi na pratica e na fé.

A benzecdao nao é apenas um gesto individual, mas um ato
de cuidado coletivo, um laco ancestral que une geracoes,
sustentando o equilibrio entre o visivel e o invisivel, entre a
palavra e a cura.




Rainha

I Belinha

Rainha Belinha nasceu entre rezas
e tambores, coroada princesa da
Guarda de Mocambique ainda
bebé. Cresceu vendo a fé pulsar
em cada gesto, em cada festa, em
cada rezar de rosario.

“A resposta é ancestral”, ela diz. E
arespostapode estarem qualquer
lugar: “E um livro, é uma televisao,
€ um jornal, € uma pessoa, € um
animal, € uma agua no chao”. ‘A
gente ndo pensa nada disso. E
nem pensa que td aprendendo
também. E o cotidiano. E coisas
que vocé vai aprendendo sem

saber que ta aprendendo.”



Rainha
Evelina

Rainha Evelina aprendeu com seu
pai, um homem que andava de
um lado para o outro, benzendo,
curando com as maos e a fé. “Presta
atencdo que vocé vai pegar essa
minha tradicao”, ele dizia.

E a tradicao veio, como um sopro,
como uma fumaca misteriosa que
pairou sobre seu sono, sobre sua
histéria. “Meu pai morreu sem falar
comigo quem era”, mas deixou seu
legado, que Rainha Evelina carrega
nos gestos e na oracao.



Mae
Neli

Mae Neli tem a terra dentro de si:
‘A minha bisavé era india, o meu
bisavd era negro, e eles lidavam
com a terra”. A terra ndo é so
chao, é também raiz, memoria,
identidade. E no cultivo das ervas,
no saber do mato, na oralidade das
receitas que sua familia encontrou
um modo de resistir.

Mas nem sempre foi facil. “O meu
pai e a minha avoé paterna, catodlica
apostolica romana... E ai vinha
a trava: Ai, eu nao quero feitico.
Ai, eu ndo quero que mexa com
isso”. Mas sua avd era esperta,
conhecia os segredos das ervas e
a cura que vinha da natureza. “Eu
nasci no meio da oracao.”



Ekedi

Maria José

Ekedi Maria José traz consigo
o marco doce de suas origens:
“Bu sou de S3o Francisco do
Conde, é Reconcavo baiano, eu
sou do Candomblé, e minha mae
benzedeira, filha de Obaluayé e
Yemanja. E eu sou filha consagrada
a Ossaim e Oxum”.

Ela atravessou terras e mares,
trazendo a tradicao que a fortalece
enquanto mulher negra, num
movimento de resisténcia e
permanéncia. “Eu trouxe minhas
memarias, minha crenca € isso

me fortalece.”

Atravessar territérios é também
plantar memérias, é fazer do corpo
um altar de lembrancas.




Josiane

Mae Josiane recebeu a benzecao
como um chamado. “Eu estava
dormindo, tive um sonho, e
nesse sonho veio a benzecao, do
inicio ao fim, como a voz ja muito
conhecida, a voz da minha avé”.

E o chamado nao tardou: no
dia seguinte, uma vizinha aflita
pedia por socorro, pedindo um
caminho, um gesto de fé. Como
recusar? Como ignorar o eco da
ancestralidade? “Acordei, escrevi
tudo, nao esqueci de nada.”




A oralidade dessas mulheres nao é apenas transmissao de
conhecimento; é um ato de permanéncia, de resisténcia, de
reafirmacao da identidade negra em um pais que tantas vezes
tentou silencia-las. Seus corpos sao territérios, suas memorias
sao patrimoénio, suas palavras sdo um elo que une passado,
presente e futuro.

“Nb6s temos que comer bem”, dizia o pai de Mae Neli. “Eu quero
negro comendo queijo, comendo angu, comendo feijao, porque
0 que eu passo la no quartel, eu ndo quero que vocés passem.
Vocés tém que ser negros inteligentes.” O alimento, assim como
a fé, também é parte da cura, da manutencao do corpo e do
espirito.

A benzec3o é, entdo, mais do que uma oracdo. E um gesto de
cuidado, de protecao, de missao entregue. E, acima de tudo, é
uma maneira de manter vivas as vozes dos que vieram antes,
guiando, como um sopro de avd, o caminho dos que ainda estao
por vir.




O oficio
enquanto
Missao




Aprender abenzer ndo se faz porimposicao, mas por convocacao do destino.
As palavras das benzedeiras sao rastros de um saber que se entrelaca ao
corpo, ao tempo, ao vento que sopra e leva adiante os ensinamentos dos
antigos. O aprendizado é rito, é respeito, é escuta e entrega. Ele nao
ocorre de forma linear, mas em espiral, atravessando sonhos, intuicdes,
observacoes e vivéncias compartilhadas.

Desde menina, Maria José se viu envolta nas cartas da mae, na leitura
de mao, na magia de ver além. No benzer seu chamado fala alto com a
ancestralidade, ¢ também uma oportunidade de transmitir o quanto o
cuidado com a natureza esta intimamente conectado ao nosso autocuidado,
a manutenc3o saudavel de nossa espiritualidade. “E nele que ensino quem
€ Oxum, que conto que nao se entra na mata sem pedir permissao, que nao
se joga nada nas aguas.”

Rainha Evelina aprendeu que a benzecao nao pode ser moeda de troca.
“Se cobrar, ndo vale nada. Porque Deus andou pelo mundo e disse: ‘Vinde
e pregai sem aceitar nada’.” Assim, ela seguiu, retribuindo em fé o dom que
Ilhe foi confiado. “Tem que ter fé na gente. A gente recebe de graca, tem
que dar de graca.” E quando vinham de longe perguntar quanto custava,
ela respondia sem hesitacdo: “Nao cobro pra benzer, ndo compro fé.” A
gratuidade ndo é apenas um principio, mas um fundamento: a benzecao é

doacao, nao negociacao.

O dom, porvezes, se apresenta como heranca misteriosa. Mae Neli cresceu
entre folhas, num quintal onde a voz do passado sussurrava segredos,
sob o olhar severo do pai, que resistia de certo modo aos chamados da
espiritualidade. “Minha avo tinha ligacdo com as folhas, mas meu pai tinha
pavor.” O medo do desconhecido, a resisténcia ao invisivel, sdo barreiras
comuns na jornada espiritual. Ainda assim, a forca do destino se impos.
“Depois que passei no concurso, fui buscar conhecimento, entrei no terreiro.
A seguranca me permitiu ver.” O aprendizado, para ela, veio no tempo do
possivel, quando o chamamento ja ndo podia ser ignorado. Jornada que
muitas, sobretudo, familias negras, podem se identificar: é preciso garantir,
antes de tudo, aquilo que se come, se veste, se mora. Afinal, todos nds
desejamos viver com dignidade!

Mae Josiane também tentou fugir, mas missdo ndo se recusa. “O dom estava
|4, adormecido, até que fui convocada. Ai eu entendi que precisava deixar
fluir.” Ser benzedeira, ser Mae de Santo, é carregar uma responsabilidade
gue atravessa mundos. “O que eu faco aqui favorece ndo sé os meus, mas
aqueles que eu nem conheco, e também os espiritos.” Para ela, recusar a
energia emancipada seria trair sua propria natureza. “Filha de Oya nao
retém, expande. O axé nao enfraquece.” A espiritualidade é movimento, é
circulacao de forcas, é energia que se fortalece no compartilhamento. E se




toda mae que acalenta um filho é benzedeira, entdo o dom é parte da
existéncia, um gesto tdo espontaneo quanto o amor materno, assim nos
afirma Mae Josiane.

Rainha Belinha, por sua vez, precisou reconhecer seus dons para toma-
los de volta. “Pode me devolver. Preciso da criatividade, da orientacao”,
conversava ela com Deus. Aprendeu que a reza se move em muitas
linguagens, e que a cura nao pertence a quem benze, mas ao sagrado.
“Pedi ajuda, a ajuda veio. Se quem chegou aqui veio com fé, o primeiro
passo ja foi dado.” O aprendizado da benzedeira ndo se encerra: ele
caminha, voa, ecoa nos telefonemas que fazem o necessario chegar.
“Meu zap chama Pai Zap de Aruanda”, brinca ela. O sagrado encontra
seus caminhos, usa os meios que tem, atravessa tempos e espacos. O
gesto de erguer as maos, a reza e o reiki se encontram - ambos pedem
licenca, protecao, entrega. Rainha Belinha compartilha uma reza que
aprendeu com o Seo Badu: “Ele pede protecdo do Divino Pai Eterno,
da Virgem Maria, do Mestre Jesus,, pede licenca com a maozinha
assim para cima...” A espiritualidade se tece na repeticdo dos gestos, na
confianca de que algo maior age através de nos.

No inicio, a duvida: “Mas como é que eu vou falar que eu vou fazer uma
cura, gente? Nossa, é demais pra mim.” Depois, a compreensao: “Eu t6
pedindo pra ser o veiculo. Eu nao t6 falando, eu vou fazer essa cura, nao
é? E eles que vao fazer mesmo.” A cura ndo estd na imposicdo, mas na
entrega. E antes mesmo do toque, algo ja se transforma. “Quem veio
achando que ia ser ajudado, ja ta ajudado. Porque o primeiro passo da
pessoa é sair da casa dela e chegar aqui, o servico ja ta sendo feito.” O
caminho até a cura ja é parte dela.

O aprendizado do oficio de benzedeira € uma viagem que comeca na
intuicao, passa pela duvida, pode até flertar com a negacao, mas termina
sempre naaceitacao. O saber é coletivo,ancestral e livre. Ele se manifesta
na reza silenciosa de uma mae que vela o filho doente, na palma que se
ergue para pedir licenca, na folha que sussurra um ensinamento antigo.
Ser benzedeira é, antes de tudo, respeitar a tradicao e deixar que ela
encontre o seu caminho. Mas é também um ato de coragem, de entrega
ao invisivel, de servico ao outro. A benzecao é ponte entre o visivel e o
invisivel, um ato de fé que atravessa geracoes e continua vivo enquanto
houver quem reze, quem cure, quem acredite.



“*Toda palavra de cura,
quem fala, confirma

0 poder da palavra ??
A torca da
oralidade



A palavra, no oficio da benzedeira, é caminho e destino. Ela ecoa do passado,
embala o presente e finca raizes no futuro. A oralidade, para quem benze,
nao é apenas a transmissao de saberes, mas a propria ferramenta da cura,
a forca do encantamento. Maria José nos lembra que, ao benzer, sauda
o Ori da pessoa diante de si. “E como se eu quisesse que esse Ori, essa
cabeca... fosse acordada para a realidade.” A palavra, neste momento, se
torna lamina sutil, despertando consciéncia e alinhando o destino. “A prece
€ uma poesia”, ela diz, e nessa poesia, cada nome invocado é uma semente
de cuidado plantada com respeito.

O oficio de benzer, em sua esséncia, ndo se prende a livros ou documentos,
mas vive na voz, no som, na vibracao da palavra que cura, que reconecta
o ser humano com o sagrado, com a terra, com a ancestralidade. Para
as benzedeiras, cada palavra proferida € um elo que se estende, que se
materializa em energia, e é justamente por meio dessa energia que se realiza
a cura.

Maria José, que carrega a heranca de sua mae, nos ensina o poder da tradicao,
gue atravessa o tempo e o espaco. Ela fala da importancia de ter trazido
consigo a forca dessa memoria viva, algo que “fortalece” sua identidade
enquanto mulher negra, especialmente ao se mudar para Minas Gerais, onde,
com sabedoria, continuou a pratica. A oralidade, para ela, ndo é apenas uma
pratica, mas uma forca que vem de uma linhagem ancestral, que a fortalece
e a conecta com seus proprios fundamentos espirituais.

Mae Neli, que cresceu entre a tradicao de ervas e oracoes de sua avo e
mae, também nos fala da importancia da oralidade em sua vida. Ela conta
como a cura passou, de geracao em geracao, através da palavra e das ervas,
muitas vezes combatendo o desconhecimento e as imposicoes externas,
como quando a sua avo fez uma mistura de ervas para salvar sua vida, ainda
bebé. Para ela, a oralidade nao é apenas um método de cura, mas um
exercicio de resisténcia. A transmissao dos saberes curativos e espirituais,
seja através das ervas, dos rituais ou das oracoes, € uma maneira de manter
viva a memoria coletiva de um povo que, por séculos, foi silenciado.

Mae Josiane ao relatar o sonho em que a voz de sua avo a guiava no processo
de benzecao, revela-nos como a palavra é tanto um meio de cura quanto
um canal com os saberes antigos. “Eu acabei de receber a benzecao da avd’,
ela diz, mostrando como, para as benzedeiras, as palavras e os rituais nao
seguem apenas a légica do cotidiano, mas se fundem com a espiritualidade.

Rainha Belinha expressa com nitidez o poder da palavra, destacando a
importancia da fala como forca de transformacao. Ela afirma: “Po, se eu te
falar uma coisa, que é um mantra, chama assim, toda palavra de cura, quem
fala, confirma o poder da palavra. Toda palavra de cura, quem fala, confirma
o poder da palavra. Toda palavra de cura, quem fala, confirma o poder da




palavra.” Ao repetir a frase, ela reforca a ideia de que a palavra tem um
impacto direto sobre a realidade e sobre quem a pronuncia. Ela também
compartilha uma licao sobre o perdao e a autocura, dizendo: “Oracao do
perdao mutuo. Meu irmao, eu te peco perdao por qualquer coisa que
vocé tenha me feito, nesta ou em outra vida, consciente ou inconsciente.
Meu irmao, eu te perdoo por qualquer coisa que vocé tenha me feito,
nesta ou em outra vida, consciente ou inconsciente.” Por fim, ela destaca
a importancia de pedir orientacao divina antes de falar, para que suas
palavras cumpram a sua missao: “Eu sempre, quando eu vou em uma
fala, eu peco a Jesus que me abencoe, que as minhas palavras sejam
flechas, que atinjam mentes e coracoes.”

Nos caminhos das benzedeiras, a palavra é balsamo e sopro de cura.
No ato de benzer, a fala se entrelaca ao gesto, ao toque leve, as rezas
gue atravessam geracoes. “Imagina vocé que os terreiros recebem gente
de tudo que h&”, diz Maria José. “E é um primeiro sopro, né? Quando
a pessoa estd muito agitada, perturbada, ou mesmo com inflamacao
na pele, e vocé vem benzer, e a pessoa senta aqui comigo e conversa.”
A escuta é remédio. O acolhimento é parte da cura. A oralidade,
nesse oficio ancestral, nao é apenas um veiculo, mas substancia da
propria benzecao.




TP ;
Sao plantas nao
convencionais,
mas 0 pra quem???

A importancia

das folhas



Ao ensinar sobre as folhas, Maria José compartilha ndo sé saberes botanicos,
mas um universo de cuidados e afetos. “Conhece o 6leo de copaiba?
Conhece o barbatimdo?”, pergunta ela, trazendo a tona a sabedoria das
matas. “As vezes eu até preparo para a pessoa -Maria José, que maravilha!
- uma semana depois. O pessoal me para pra falar.”

As ervas sao o elo entre a natureza e a cura, um conhecimento que se
perpetua no tempo e na pratica. Rainha Evelina reforca essa conexao,
aliando o poder das folhas a forca espiritual: “Eu ensino a tomar um banho
de descarrego. Se achar folha, arruda, guiné, pode misturar aquilo tudo.
Toma um banho de descarrego, com sal grosso. E muito bom, reza pro anjo
de guarda, na hora que t4 tomando aquele banho.” As folhas, aqui, ndo sdo
meros ingredientes, mas portadoras de energia, de protecao e de equilibrio.
“Bota atras da orelha, né? E bom. Porque a gente ndo conhece as pessoas
que estdo do lado da gente.”

A sabedoria das benzedeiras vai além do corpo e alcanca a alma, tocando
territorios invisiveis. Mae Neli se recorda de sua infancia imersa nos saberes
das ervas: “Eu ndo passo sem o boldo, sem a folha de goiaba, sem a folha de
laranja, sem a folha do limao. Tem as minhas plantas especificas, eu tenho
o jaborandi, que eu uso muito o jaborandi junto com a minha pipoca.” Sao
segredos guardados no tempo, cultivados nas casas, transmitidos como
heranca viva. “Hoje deram nomes variados, hoje falam que sao plantas
PANCs, sao plantas nio convencionais, mas 0, pra quem?”, questiona,
com o olhar de quem sabe que o extraordinario se esconde na simplicidade
sofisticada de quem sempre soube que no fundo do quintal se cultiva,
desde ha muito tempo, as folhas que curam e alimentam. “O segredo da
laranjeira, o segredo da flor de laranjeira, o segredo da alfazema, o segredo
da guiné”, enumera, destacando o poder invisivel que se oculta nas folhas
e que é necessario ter respeito, disciplina e sabedoria.

Mae Neli, assim como tantas outras benzedeiras, aprendeu a cultivar, a
respeitar e a transformar as ervas em remédio: “Na minha casa tinha jardim
de ervas, como manjericao, alecrim, poejo. A gente tomava muito cha de
poejo para gripe e para tudo. Tinha o jardim de ervas e tinha as folhas.
Tinha o nabo. Vocés ja ouviram falar de peixinho? Pois é, quando nao tinha
carne la em casa, fritava o peixinho, passava no ovo, porque la em casa o
gue tinha era ovo, porgue tinha doze galinhas daquelas vermelhas, e elas
botavam.” O jardim, nesse contexto, € mais do que um espaco verde, é um
altar, um repositério de saberes ancestrais, um reflgio de cura e protecao.
E alimento!

O oficio de benzer é também resisténcia. Mae Josiane sente a injustica
da histéria e o peso do apagamento: “A queima das bruxas, até hoje a
perseguicao nao acabou. As benzedeiras, tudo que nao envolvia de alguma




forma dinheiro, foi retirado e desqualificado.” Mas a tradicdo resiste
na memoria e na pratica diaria, na cura que nao precisa de selo oficial
para ser verdadeira. “As pessoas esqueceram que as plantas sao
feitas de remédio ou entdo sao imitacoes de moléculas. Alias, que as
plantas sao a base dos remédios e que os remédios, as vezes, imitam
as moléculas das plantas.” Enquanto reitera a importancia de retomar
o controle sobre a prépria saude, Mae Josiane lembra do que aprendeu
desde pequena: “Meu primeiro contato com essa saiide, com esse lugar
gue eu nem tinha essa consciéncia, foi com a minha avdé materna, que
sempre que eu precisava de alguma coisa, ela ia |4, pegava um mato,
fazia um cha para mim. E em alguns momentos ela usou cachaca, eu
era crianca, sim, mas o alcool é base de remédio, sim, e ela fazia coisas
para mim. O remédio mais potente que eu ja tive de cdlica, ela fazia
escaldando cachaca com acucar. E era maravilhoso, né?”

Em cada reza soprada, em cada erva escolhida, em cada conselho
passado de geracao a geracao, a palavra das benzedeiras se mantém
viva. Nao é apenas conhecimento transmitido; é forca, é identidade,
é territério sagrado. Na forca das folhas que, de “ndo convencionais”,
nada tém, pelo menos nas maos certas. No sopro quente da benzecao,
persiste um chamado ancestral que insiste em resistir. Porque, como
ensinam aquelas que sabem, a cura também mora na palavra e na terra,
nos jardins cultivados com fé, na erva colhida com intencao, na folha
gue carrega em si o segredo da vida.



L& Candomble ¢
filosofia de vida??

Mulheres
de tradicao



Guardamos as palavras que nos guardam. Guardamos os ritos, os caminhos
abertos, os encantamentos antigos que atravessam nossos corpos como
um chamado. Ekedi, palavra yorub3, fala de quem preserva a tradicao, de
quem vela a ritualistica com olhos atentos. Maria José nos lembra que,
mesmo ao estudar filosofia em Minas Gerais, encontrou-se na travessia:

“Essa palavra em Yorubd estd muito ligada a guardar a tradicao, guardar
a ritualistica. Entao, enquanto Ekedi, eu ndo incorporo, o meu negocio é
com o conhecimento da tradicdo. Entdo_fui estudar filosofia em Minas
Gerais. Estudar filosofia é uma fantasia. E um curso muito dificil, mas eu
precisava conhecer aquilo que de certa forma nos negam. Entao, assim,
é um conhecimento todo ocidentalizado e eu falo assim, mas eu também
sou uma filésofa. Candomblé é filosofia de vida.”

Conhecimento é responsabilidade. Nos terreiros, no caminhar do Reinado,
no brilho das contas e nos tambores que ecoam histérias, ha um saber que
se tece no encantamento. Maria José acolhe quem chega com duvidas,
muitas vezes impregnadas de medo: “Uma outra coisa que é muito comum
nesses 25 anos de trabalho, é as pessoas virem saber sobre Exu. E eu tenho
uma grande responsabilidade, um grande respeito pela familia de Exu, que
nao tem nada a ver com o que ensinam e o que dizem sobre essa entidade,
essa divindade. E ai as pessoas também, eu sinto que elas saem gratas,
sabe? Porque conhecer é muito importante, o conhecimento é muito
importante. Entdo eles chegam e me perguntam, olha, mas sé pra vocé ter
ideia, eu atendo evangélicos, eu atendo catélicos, sabe?”

Porque, no fundo, toda relacao se sustenta na permissao de conhecer o
outro, de honrar o que veio antes e, ao mesmo tempo, saber que a historia
€ nossa para ser vivida. Como Rainha Belinha diz: “Alguém ja caminhou
para vocé chegar onde vocé esta. A gente tem nove mulheres na nossa
retaguarda. Como é que chega nove mulheres atras de ndés? A sua mae
tem duas avos. Vocé tem duas avos. As suas avos tém duas avoés. Vocé
esta entendendo? Entao, trés geracoes ja deu essas nove mulheres. Essas
nove pessoas, ou que sejam homens, ou que sejam mulheres, essas nove
ancestrais. E essas, no caso das mulheres, sao mulheres que ja passaram
por coisas que a gente nao passa hoje.”

E had encantos que revelam caminhos. Mae Neli viu seus guias se
apresentarem na beira da sua cama, viu a Cigana da Praia |he entregar um
destino que ela jamais havia imaginado: “Eu comecei 14 no bairro Nova
Esperanca com uma coisa muito boa, que eu sé tenho que agradecer aos
meus Orixas. Porque todos eles que chegaram, eles se apresentaram para
mim de madrugada. Eu sou fulana de tal, vou fazer isso, isso, isso na sua
vida. Na beirada da minha cama. Eu acordava, olhava assim, tava parado
la perto de mim. Entao, quando veio essa cigana, era a Cigana da Praia,




“ela veio, falou assim, vocé vai trabalhar e vocé vai colocar cartas. Eu,
professora de matematica, eu vou colocar cartas? Ela me deu todas as
instrucoes para eu fazer, eu fiz.

Josiane chegou ao terreiro temendo os espiritos, temendo a ruptura
com a fé herdada, com o siléncio imposto. Mas, ao encontrar os Pretos
Velhos, encontrou também um saber profundo sobre as plantas, sobre a
cura, sobre o que ndo se apaga: “E ai na hora que eu finalmente consigo
chegar no terreiro, porque eu tinha medo do terreiro, tinha medo do
espirito, tinha medo de tudo, tinha pavor, minha familia é catdlica,
naturalmente, da linha muito beata, entdo o apagamento estava la e eu
tinha medo dos espiritos e falei, se eu passar numa porta dessa eu nao
sei se eu vou sair, e eu nao queria passar. E ai, quando eu finalmente
consigo chegar nessa Umbanda, eu me deparo com os pretos velhos
gue ai tem toda uma sabedoria profundissima sobre plantas.”

No Rosério, se aprende a “botar sentido”, ensina Rainha Belinha. No
Reinado, se aprende a forca da retaguarda, o poder das nove mulheres
gue nos sustentam, das maes, das avods, das bisavds que pisaram esse
chao antes de nés. Mas ha também o direito de dizer: “Eu tenho que
ter o livre-arbitrio para fazer o que eu achar melhor. Vocé ja viveu o seu
tempo, eu tenho que viver o meu. Tipo, é colocar elas no lugar delas,
porque elas ndo podem intervir. Ela pode te acompanhar, te proteger,
te ajudar a escolher, a ter forca para poder caminhar, mas nao pode
intervir. Entdo, quando a gente fala com elas dessa forma, vocé da uma
parada nelas.” E ha o que se planta com o espirito. Rainha Belinha fez seu
jardim e buscou uma entidade para tomar conta. Mas foi surpreendida:
“Ai eu pensei vdrias coisas e foi assim. Sou eu que vou tomar conta
desse jardim, ele me disse. Esse é o caboclo do pai da minha mae. Da
minha... meu avb. Gente, isso é federal demais. Eu falei, meu Deus, que
isso, nossa senhora, que coisa linda, entendeu?”

Entre Exu e a Virgem Maria, entre os Pretos Velhos e os Caboclos, entre
0s saberes das dguas e o caminhar dos mestres, hd um fio que une, que
entrelaca, que sustenta. A relacao com outras tradicoes nao é disputa,
é somatoria, é aprendizado de uma oralidade que sabe falar sem dizer,
ver sem olhar, ouvir sem escutar. Porque ha uma sabedoria que se
manifesta no corpo, na danca, na forca de quem caminha sabendo
que a estrada ja foi aberta, mas é preciso seguir adiante.



‘\

5% A Heranca
da esperanca

Bengzeduras, infancia e
transmissao de saberes




O futuro é um campo aberto, como aquele que Rainha Evelina descreve nos
olhos das criancas que ainda sabem ver. “Quando a gente é crianca, parece
que tem mais... Um campo aberto para ver, para escutar, para sentir. Mas
as vezes o adulto chama a atencao da crianca, como se aquilo fosse s6
imaginacao. Fosse s6 impressao da crianca”. A infancia é um tempo em que
0s véus entre os mundos sao mais finos, onde a mediunidade nao encontra
barreiras de descrenca, onde o sagrado € vivido sem nome e sem culpa. Mas
e depois? Como preservar esse dom que se esconde entre os dias apressados
da vida adulta? Como garantir que a sabedoria ancestral continue a fluir como
um rio, sem se tornar represa?

Maria José sabe que a tradicao € uma heranca, mas ndao uma heranca de
posse, e sim de entrega: “Os Orixas pra mim sao a minha heranca.” E essa
heranca nao se guarda num bau, nao se cristaliza em um passado intocavel.
E um rio que precisa correr, um conhecimento que precisa ser dito, contado,
vivido. “Agora, curiosamente falando, hoje, entendendo a importancia de se
preservar a tradicdo, eu também escolheria esse caminho.”

As benzedeiras, como Mae Neli e Mae Josiane, sabem que seu trabalho nao
é so curar dores, mas também curar esquecimentos. “Rezo ndo se cobra.
Benzedura é algo que é ultrajante quando eu escuto coisas desse nivel. Mas
nao, o mundo n3o estad acabando. A gente sé precisa resistir e continuar.” Mae
Josiane nao fala sé de curas fisicas, mas de uma sabedoria que pertence ao
coletivo, um saber que nao pode ser apropriado, domesticado, empacotado
para consumo.

E é nesse movimento de resistir e continuar que a esperanca se tece. Rainha
Evelina recorda a menina do reinado que dancou para ela, antes de tomar a
béncdo. Como se soubesse, ainda que intuitivamente, que aprender é um
ato de corpo inteiro, que conhecimento nao é sé palavra, mas gesto, ritmo,
presenca.

Rainha Belinha diz:“A gente aprende que a espiritualidade te acompanha,
mas ela nao pode te invadir. Ela tem que te acompanhar, te auxiliar, te mostrar
o porqué que vocé tem aquela protecdo”,e reafirma: o dom nao se impoe, ele
se revela a cada passo, na medida que se aceita caminhar com ele.

Mas nem todo caminho é facil. Mae Neli nos lembra que sua prépria existéncia
€ um compromisso, uma sobrevida concedida ndo por acaso. “Por duas vezes,
minha mae escutou: vai morrer em casa. Se era pra eu morrer em casa, Nao
era pra eu estar aqui conversando com vocés.” Ela esta aqui porque ha algo
a ser feito, algo a ser ensinado. Ela passa conhecimento como quem passa
um conselho de avé: “A espada de Sao Jorge, ela abre caminho. A espada de
lansa, ela vence demanda. Mas... Aqui 6, é folha tdxica, vocé nao pode dar
receita para ninguém, porque serve para receber as energias.”




Transmitir o saber é um ato de responsabilidade. Saber o que pode ser
compartilhado, o que deve ser guardado, o que precisa ser vivido para ser
compreendido. E, no meio desse aprendizado, Rainha Belinha nos lembra
que “0s nossos passos NAo s30 passos comuns, de pessoas comuns, Nao.
Noés somos pessoas especiais. Nossos ancestrais eram pessoas especiais.
Mas ser especial ndo é privilégio, € compromisso.

E o compromisso com a tradicdo nao é reproduzir o passado de forma
inerte. Como diz Maria José, “eu acredito que, naturalmente falando, ndo
é assim. Eu acho que tem que vir a tona o que é essa tradicdo. E dai que
exige conhecimento.” Saber de onde viemos para entender para onde
vamos.

Rainha Belinha, em sua sabedoria de quem caminha sem medo de partir,
diz: “Eu estou semeando. Se, quando eu for embora, alguém pegar essas
frutas, essas plantas novas, ela vai utilizar da maneira que ela puder.”
O futuro nao esta garantido, mas esta sendo plantado. E mesmo que
0S jarros se quebrem, mesmo que os caminhos se curvem, a esperanca
segue germinando.

Porque, como diz Mae Neli, “Ndés nascemos para vencer.”




\

3\

Corpos Intermedidarios
e a fé como
mstrumento




A benzecao é um ato de fé, uma pratica que transcende o visivel e se articula
comoinvisivel,onde o toque, o gesto, a palavra e o pensamento se entrelacam
na busca pela cura e pela renovacao. As benzedeiras, com suas maos sabias,
transformam o cotidiano em um espaco de transformacao espiritual, e seus
instrumentos sdo as pontes entre o humano e o divino.

Maria José, ao falar de sua pratica, revela o olhar atento que vé o sofrimento
individual de cada pessoa. “As vezes a pessoa chega aqui e me pede um
benzer, e cada pessoa é uma pessoa, né? Cada pessoa traz ali, uns estao
muito tensos, outros estdo muito deprimidos,” ela diz. O poder da benzecao
esta nesse olhar singular e profundo, em perceber os elementos que precisam
ser ativados para uma cura, seja uma florzinha branca de Aster ou as folhas
de Arruda e Guiné, que em sua simplicidade carregam a sabedoria ancestral.
Como ela bem aponta, “cada qual com o seu instrumento”, cada benzedeira
escolhe ou recebe o que de mais sagrado deve ser invocado, o que de mais
divino precisa ser acessado para restaurar o equilibrio da alma.

A fé, no entanto, é a condicdo essencial para que esse processo aconteca.
Mae Neli afirma com conviccdo amorosa: “Benzecao é pratica e fé. Porque
eu nao acredito, sabe? Eu nao acredito que a pessoa, num bom aperto,
se ela nao tiver fé, ela nao vai sair.” A pratica da benzecdo nio é sé um
movimento fisico, € um ato de entrega ao sagrado, é a crenca de que a forca
divina transcende a mente humana, é o vinculo entre o ser e o universo. A fé
€ o combustivel que move cada palavra, cada gesto, cada oracao, tornando o
benzer um espaco de purificacao e transformacao interior.

Rainha Evelina, que benze até pelo telefone, transcende as barreiras fisicas
do corpo, revelando que a forca da benzecao nao conhece limites. Ela relata:
“Tem gente ai dos Estados Unidos, uma senhora, ndo sei como que ela me
descobriu.” A benzecao, entdo, se desmaterializa, alcancando todos os cantos
do mundo, provando que a conexao espiritual ndo depende de espaco fisico,
mas da capacidade de se abrir para a energia do outro, da confianca mutua
na intervencao divina. Para ela, é o rosario, a arruda, e o ato de rezar que
levam o sofrimento embora. A planta e a oracao tornam-se as ferramentas
que comunicam com o sagrado, moldando a realidade da pessoa que busca
alivio.

Rainha Belinha, por sua vez, traz consigo uma sabedoria afiada de que a
benzecao é envolta na brandura do cuidado direcionado, como se a forca
divina estivesse além das escolhas humanas. Ela diz: “Se a pessoa for benzida
e ela nao quiser ser benzida, ela nao recebe? Recebe. Porque a forca divina
€ uma forca muito limpa, muito linda. Querendo ou nao, vocé vai receber.”
A benzecao, entdo, ndo é apenas uma pratica de cura, mas de entrega. A
cura acontece na resisténcia e na entrega simultaneas, na aceitacao do poder
superior que age, ainda que muitas vezes a pessoa nao compreenda sua




totalidade. A intervencao divina é fluida, como o movimento de um rio
gue segue seu curso independentemente das margens que o contém.

Os instrumentos utilizados pelas benzedeiras carregam nao soé
um simbolismo, mas uma relacdao direta com o que é sacralizado e
transformado. Mae Josiane fala com emocao sobre suas cruzes feitas
com a arruda e o café podado: “Um é de uma arruda que secou, e a
cruz é dessa arruda. O outro é de um café que foi podado.” Essas cruzes
sao mais que objetos; sao registros de uma sabedoria ancestral que se
manifesta por meio dos elementos da natureza. A planta, o café, o rosario,
tudo é tecido com as maos e os pensamentos das benzedeiras, onde o
sagrado se manifesta no que é simples, no que é natural, no que vem do
chao e da terra.

Belinha lembra que o benzer também é um ato de abraco, algo que nao
se aprende em livros, mas no toque, na energia que transborda: “Tem
vezes que eu benzo com terco, tem vezes que eu benzo com rosario,
tem vezes que eu benzo com folha, seja ela qual for e tem vezes que
eu nao benzo com nada. Faco prece, ponho a maozinha onde eu achar
que tem que por.” O abraco, ela diz, tem poder. Um gesto simples, mas
carregado de uma energia capaz de transmutar, de curar. O gesto de
abracar, com todo o seu poder de acolhimento e protecao, € a tradugao
da fé: “E uma coisa fora de série quando eu entendi isso. Que aquele
abraco que a pessoa me pedia era uma coisa poderosa.”

E os cantos e rezos, esses que atravessam geracoes, sao também
instrumentos fundamentais para Rainha Belinha, como a cancao de
sua avod que ecoa em sua memoria. Ela nos transporta para um tempo
sagrado, onde o canto se torna a oracao que limpa, que transforma, que
purifica: “Se tiver praga de alguém, desde ja seja retirado, levando pro
mar ardente, pras ondas do mar sagrado.” O canto é uma ferramenta
sagrada, capaz de levar o mal embora, de transformar a energia negativa
em algo puro. Assim, cada benzedeira, com seu repertério de gestos,
cantos e palavras, transforma a realidade na qual esta intervindo.

A benzecao, no sentido mais profundo, € um encontro entre o humano
e o divino, onde as palavras, os gestos e 0s objetos se tornam canais de
cura. E, ao relacionarmos as falas de Ekedi Maria José, Rainha Evelina,
Mae Neli, Mae Josiane e Rainha Belinha, podemos perceber como essa
pratica € um movimento que ultrapassa o fisico, tocando as esferas
mais sutis da alma e da mente. A benzecao se da nao apenas pela
aplicacao de uma férmula magica ou pelo uso de plantas e oracoes,
mas também pela habilidade de acolher a dor do outro e pela fé que
permeia todo o processo.



Maria José, ao refletir sobre as doencas contemporaneas como a depressao e
a ansiedade, nos alerta sobre os efeitos do ritmo acelerado da vida moderna.
Ela diz: “O nosso ritmo nao é ritmo de algoritmo, né? O individuo tem que
ter um tempo para leitura, o individuo tem que ter um tempo para poesia.”
Em suas palavras, hd um aviso ao descompasso entre a velocidade imposta
pela sociedade atual e a necessidade humana de pausa, de introspeccao e de
conexao com o essencial. A benzecao, nesse contexto, € um antidoto para
essa aceleracdo: “Vamos ter tempo para a prece, para a meditacao, para a
poesia.” Aqui, a pratica da benzecdo se torna uma forma de reconectar a
pessoa com seu tempo interior, com o aqui e agora, afastando-a da angustia
do futuro e da melancolia do passado, trazendo-a de volta ao presente, ao
corpo e a alma.

Este afastamento da aceleracao da vida também ressoa na experiéncia de
Rainha Belinha, que compartilha como, muitas vezes, a pessoa que busca a
benzecido “s6 quer conversar”. Ela explica: “As vezes a pessoa vem benzer
e fica aqui trés horas, porque primeiro eu vou perguntando, a pessoa vai
falando uma coisa e outra, entra num assunto, entra num outro.” A escuta,
o tempo de pausa, de acolhimento, € um primeiro passo fundamental no
processo de cura. Aqui, a benzecao se inicia nao com o uso imediato de ervas
ou preces, mas com o simples e profundo gesto de ouvir, de permitir que a
pessoa se expresse e se libere do peso do mundo que aoprime. O didlogo, esse
ato de abrir o coracao e de dar espaco para o outro, é o primeiro movimento
de cura, antes que qualquer palavra ou folha seja utilizada.

Rainha Belinha também fala sobre a energia positiva que deve permear o ato
de benzer, destacando a importancia da intencdo pura: “A energia de benzer,
energia de pensar bem para o outro, ela comeca no chio, em vocé, é uma
espiral que te rodeia tanto, até sair de vocé e atingir o outro 13, ele querendo
ou n3o.” Nesse sentido, o benzer ndo é apenas um ato de “curar” fisicamente,
mas um gesto profundo de transmissao de energia, que nasce na intencao,
no pensamento e se espalha de maneira quase invisivel, mas poderosa. A
benzecao, portanto, se torna um movimento energético que nao so cura a
pessoa que busca a ajuda, mas também purifica quem a oferece, criando
uma rede de protecio e cuidado entre ambos. E, como Maria José destaca,
um antidoto contra o estresse da vida moderna, um retorno ao essencial: a
escuta, a pausa, a prece como poesia.

Mae Neli, com seu ensinamento de que a benzecao é “pratica e fé”, ressalta
a importancia da crenca no processo de cura. “Se vocé nao tiver fé, vocé
nao vai sair”, afirma com conviccdo. Nao é apenas o conhecimento técnico
das plantas ou das oracoes que faz a diferenca, mas a crenca sincera de que
o ato de benzer pode transformar. Essa fé € o combustivel que torna cada
palavra e gesto poderosos. Quando Mae Neli diz que a fé move montanhas,
ela nos lembra de que a verdadeira transformacao vem da intencao pura,




do vinculo com o divino e da confianca no poder da espiritualidade. A
benzecao, para ela, ndo é sé uma pratica cotidiana, mas uma pratica que
é, acima de tudo, enraizada na fé. Sem fé, nada acontece; mas com fé, a
cura é possivel.

Mae Josiane, por sua vez, nos fala sobre a sua pratica da benzecao,
destacando o papel dos objetos sagrados como simbolos e ferramentas.
“Eu tenho os meus dois textos de benzecao”, ela diz, e segue descrevendo
como utilizaaarruda, orosario e outras plantas de acordo com suaintuicao.
A benzecao, aqui, € como o oficio de um artesao, uma manifestacio
de fé que envolve nao apenas a repeticao de oracoes, mas também a
criacao e aadaptacao de objetos sagrados, que carregam em si a energia
da cura. O uso de elementos como a arruda ou o café podado nao é
apenas uma pratica repetitiva, mas um ato de invocar o sagrado por meio
do que é familiar e cotidiano, um modo de manifestar a espiritualidade na
materialidade do mundo.

Esse movimento criativo se conecta diretamente com o que Maria José
sugere ao falar da importancia do tempo para a poesia e a meditacao. A
benzecaonaoéumatoderepeticiomecanica;éumespacodemanifestacao
e expressao, onde o toque e a palavra se tornam instrumentos de cura.
Portanto, a benzecao é muito mais do que uma pratica ritualistica: € uma
resposta as doencas espirituais e emocionais da modernidade, como a
depressao e a ansiedade. Ela nos convida a desacelerar, a escutar e a
criar, a devolver a vida o ritmo natural e o tempo do sagrado. Se, em um
mundo marcado pela aceleracdo do “algoritmo”, como bem aponta Maria
José, o ser humano perde seu tempo para a poesia, entdo a benzecao se
torna um convite urgente a retomar esse ritmo, a encontrar, nas palavras,
nas plantas e nos gestos, a cura para as feridas invisiveis que nos afligem.



. : W

:. :‘ o b ‘
iﬁ‘m
Patnmon 109y \

l'..

4 =
E ’ .-!lr
&



A patrimonializacao de manifestacoes culturais, sociais e imateriais € um
processo que envolve muito mais do que a simples oficializacdo de um
bem simbdlico por parte do Estado. Trata-se de um ato politico e cultural
que reconhece a importincia de praticas sociais, saberes, crencas e
expressoes que compoem o tecido identitario de determinados grupos e
comunidades. Esse reconhecimento se insere em dinamicas complexas de
memoria, pertencimento, visibilidade e disputas por legitimidade no espaco
publico. Ao tornar uma manifestacdo um patrimoénio imaterial, o Estado
opera um gesto de valorizacao que pode contribuir para o fortalecimento
das identidades locais, a protecao de praticas ameacadas e a promocao do
respeito a diversidade cultural.

No entanto, esse processo nao é neutro nem esta isento de tensdes. Muitas
vezes, as comunidades envolvidas desconhecem as etapas, os critérios e as
consequéncias da patrimonializacdo. Ha orisco de que o bem patrimonializado
passe a ser visto como algo cristalizado, descontextualizado ou apropriado
por légicas institucionais e mercadoldgicas que se distanciam dos sentidos
atribuidos originalmente pelas proéprias comunidades. Por isso, torna-
se imprescindivel que o processo de reconhecimento como patrimonio
imaterial venha acompanhado de acoes pedagégicas continuadas, voltadas
a formacao critica e a ampliacido da participacao social. Essas acoes
devem fomentar o didlogo entre os 6rgaos responsaveis pela preservacao,
pesquisadores, educadores e, sobretudo, as pessoas que vivenciam e mantém
vivas essas manifestacoes no cotidiano.

Exemplos como o reconhecimento do oficio das baianas de acarajé, o samba
de roda do Recéncavo Baiano ou o modo de fazer queijo minas artesanal
revelam como a patrimonializacdo pode tanto empoderar comunidades
quanto gerar novos desafios. Em todos esses casos, iniciativas educativas
e espacos de escuta ativa foram essenciais para que a populacao envolvida
compreendesse o valor simbdlico e os impactos praticos do reconhecimento.
Somente com a aproximacao efetiva entre os saberes locais e os saberes
técnicos,mediados porprocessos pedagoégicos sensiveis e contextualizados,
é possivel garantir que o patrimonio imaterial ndo se torne uma abstracao,
mas sim uma ferramenta de resisténcia, valorizacao, continuidade e
preservacao da meméoria coletiva.

As benzedeiras desempenham um papel fundamental como agentes de
saude, reunindo saberes ancestrais aprendidos com os mais velhos e praticas
voltadas ao restabelecimento do bem-estar fisico, emocional e espiritual das
pessoas. Sua atuacao esta intimamente ligada ao territério e a comunidade
em que vivem, o que as torna referéncias importantes na construcao de
identidades locais e no fortalecimento dos lacos comunitarios. Apesar
desse valor, muitas ainda exercem seu oficio de forma discreta ou o




abandonam devido ao preconceito e a falta de reconhecimento formal.
No entanto, cresce o reconhecimento de sua importancia, inclusive pelo
SUS, e estd em tramitacdo um Projeto de Lei' que reconhece como
de relevante interesse cultural, social e imaterial do Estado de Minas
Gerais, as figuras das Benzedeiras e dos Benzedeiros, bem como o ato de
benzer, reforcando a necessidade de preservar e valorizar esses saberes
tradicionais como parte essencial da diversidade cultural e da promocao
da saude no estado.

A ideia de transformar a benzecao e as benzedeiras em patriménio
imaterial, por meio de um projeto de lei, ¢ um movimento de valorizacao
legitima e necessaria de uma pratica de saude ancestral e essencial
para muitas comunidades. No entanto, ao direcionarmos o olhar sobre
as palavras das benzedeiras que participaram desta conversa, surgem
questoes que provocam uma reflexao critica necessaria sobre as possiveis
consequéncias desse processo.

Maria José, por exemplo, vé no Projeto de Lei da benzecio uma
forma de fortalecimento da cultura e da heranca. Para ela, tornar a
benzecdao uma lei pode reforcar o reconhecimento publico da pratica.
Esse reconhecimento, em sua visao, traria visibilidade aquilo que é&,
muitas vezes, oculto e transmitido em circulos fechados, com segredos
que fazem parte da intimidade dessa pratica. O que pode ser falado e
divulgado, no entanto, precisaser feito de maneira cuidadosa, preservando
os mistérios e a forca espiritual do benzer. “E tudo que a gente pode
falar publicamente sobre o benzer”, afirma Maria José, evidenciando a
complexidade do movimento entre o visivel e o invisivel, entre a cultura
popular e o respeito ao segredo.

Porém, quando se pensa na oficializacao dessa pratica, o que pode se
constituir enquanto um fortalecimento da coletividade, pode também
transformar a benzecao em um objeto de avaliacao e julgamento externo,
algo que pode distorcer sua esséncia. Mae Josiane levanta uma questao
ao refletir sobre os potenciais beneficios e riscos desse Projeto de Lei.
Ela destaca que, por um lado, a oficializacdo poderia trazer “dignidade
financeira” para algumas benzedeiras, especialmente aquelas que vivem
em condicoes precarias e estao em situacoes de vulnerabilidade social.
Ela imagina que isso poderia garantir o sustento dessas mulheres, dando-
Ihes uma forma de reconhecimento e de seguranca, algo que a pratica da
benzecao, por si s6, muitas vezes nao oferece.

Entretanto, Mae Josiane aponta uma outra face dessa moeda: a possivel
“perversidade” do sistema que viria com a oficializacdo da benzecio. “Vai

'PL 2024 de 2024 - Texto original - Assembleia Legislativa de Minas Gerais



vir o sistema... julgando, avaliando parametros”, ela afirma, expressando sua
preocupacao de que esse processo acabe por padronizar, controlar e até
excluir muitas benzedeiras que estio a margem do sistema institucional. A
burocratizacao de uma pratica que, muitas vezes, transcende as classificacoes
institucionalizadas, pode resultar em uma perda de autenticidade. O sistema
de avaliacao que ela antecipa poderia acabar por excluir aqueles que, por sua
condicao geografica ou social, ndo tém acesso as normas e aos parametros
exigidos.

E importante também refletir sobre o impacto na dindmica de poder
entre as proprias benzedeiras. Maria José, ao mencionar o fortalecimento
da heranca cultural, sugere que o movimento poderia proporcionar uma
maior visibilidade a pratica, talvez até dignificando as benzedeiras como
portadoras de saberes valiosos. No entanto, como Mae Josiane alerta, a
classificacao oficial pode gerar disputas internas, e quem teria autoridade
para decidir quem é uma “verdadeira” benzedeira?

Rainha Belinha, ao longo de sua fala, revela um ponto de vista sobre o valor
intrinseco e espontaneo da benzecao, algo que nao depende de um aval
externo para existir ou ser eficaz. “Eu trabalho com o que eu tenho”, ela diz,
apontando que sua pratica nao é pautada por padroes formais, mas pela
experiéncia, pela sabedoria transmitida por geracoes e pela fé que se carrega.
Essa autenticidade e tradicionalidade podem ser tensionadas, quando o
sistema entra em cena, trazendo com ele os critérios de medicao e avaliacao
gue, em ultima instancia, podem enfraquecer a natureza da benzecao, que é
algo que nasce do cotidiano, da experiéncia real com as pessoas, o territério
e a natureza.

Ao refletir a partir das impressoes das proprias protagonistas, um pressuposto
fundamental certeiro: nada se faz sobre elas, sem elas.

- "".k

W ¢

i







¢ A benzecao é um gesto antigo,

) o N como um sopro suave que atravessa o

tempo. Suas palavras ndao sao meras palavras;

sao encantamentos que tocam o invisivel, o que esta

além do corpo e da mente. Elas vém carregadas de histérias

gue se entrelacam entre geracoes, como um fio dourado que nunca se
rompe, mas se tece de novo a cada toque, a cada olhar, a cada prece.

Maria José, que trouxe de Sao Francisco do Conde as herancas de Obaluayé e
Yemanja, nos ensina que o benzer nao € apenas um ato; € um fortalecimento da
alma, uma maneira de se conectar com as raizes mais profundas, aquelas que
nos sustentam quando as tempestades da vida nos desafiam. Ela diz: “Eu trouxe
minhas memarias, minha crenca, e isso me fortalece.” E é essa forca que transita
entre o sagrado e o cotidiano, entre o passado e o presente, que a guia e a torna,
como tantas outras, portadora de uma sabedoria ancestral. Ela benze com as
mMaos, mas suas maos carregam a voz das avos, a sabedoria da terra e do mar, e a
forca do feminino negro, que atravessa tempos e espacos.

Rainha Evelina, com a memdria de seu pai benzendo pelas ruas, carrega em si um
saber que nao é apenas transmitido por palavras, mas por visoes, por encontros
com o mistério. A fumaca que ela viu na infancia, a transformacao da visao que
se desenrolou diante de seus olhos, é o sagrado que se revela no siléncio. “Presta
atencao’, dizia seu pai, e assim, com paciéncia, ela aprendeu a ver o que os outros
nao veem. O benzer para Rainha Evelina é também esse encontro com o invisivel,
com O que mora no ar, nas ervas, nas palavras que nao precisam de traducao, mas
de sensibilidade para serem captadas.

Mae Neli, com sua vivéncia entre as ervas e as preces, traz a memoria viva da
terra. “Eu nasci no meio das ervas, nasci no meio da oracao”, ela nos diz. E é nas
ervas, no simples e curador toque das plantas, que ela encontra o remédio ndo s6
para o corpo, mas para o espirito. O saber de suas ancestrais, de sua avod, que sabia
encontrar nas folhas a cura para a dor, se mistura com a fé que move a oracao.
Mae Neli nos ensina que o saber nao estd apenas nos livros. Sua sabedoria é
como a raiz que se enterra na terra, mas que nao se esquece de florir, de ser luz
na escuridao.



Mae Josiane, por sua vez, nos fala de uma benzecao recebida em um sonho, como
um presente da sua avo que ja havia partido, e isso nos lembra que a benzecao
nao tem fronteiras, ndo conhece o limite do tempo. O benzer, para Mae Josiane, é
um fluxo continuo entre o vivo e o ancestral, entre o visivel e o invisivel. Ela teve
a graca de receber o saber das maos que ja nao podiam mais tocar a terra, mas
gue tocavam o coracao. “Eu acabei de receber a benzecao da avd’, ela diz, e com
iSSO NOs ensina que a cura nao se limita a um corpo presente; ela atravessa o plano
do visivel e chega até n6és de maneiras misteriosas, através de sonhos, visoes e
intuicoes.

Rainha Belinha, com sua sabedoria que vem da simplicidade refinada das coisas
cotidianas, nos lembra que o benzer é também um ato de escuta, de sintonia fina
com o mundo. Ela fala de um “tino”, uma percepcao que nasce do olhar atento, da
escuta silenciosa da vida, do gesto simples que traz a resposta que procuramos.
“A resposta é ancestral”, diz ela, e isso nos leva a entender que o saber ndo esta
fora de nds, mas dentro, esperando ser despertado. E a sabedoria da terra, da
agua, dos animais, dos gestos cotidianos, que nos fala o que precisamos saber, se
soubermos ouvir.

Essas mulheres, com suas histdrias entrelacadas por raizes profundas, nos
ensinam que a benzecao é muito mais do que um simples gesto de cura. Ela é uma
manifestacao de amor incondicional, uma entrega generosa e genuina, uma dadiva
gue se transmite sem se cobrar nada em troca. No ato de benzer, elas tocam algo
gue é invisivel, mas que sentimos: o afeto que transcende, a presenca de algo
maior que nos envolve e nos cura, muitas vezes sem que sequer percebamos.

O poder das ervas, o toque das maos, a palavra que escapa suavemente dos labios
- tudo isso se mistura em um quadro simples e, a0 mesmo tempo, profundamente
complexo. A benzecao é uma arte de escutar o que o corpo diz e, a0 mesmo
tempo, o que o espirito clama. Ela vem de longe, da memoria das mulheres negras
que passaram suas vidas cuidando dos outros com aquilo que tinham: a palavra
sagrada, o toque de cura, a sabedoria ancestral. Ela vem daqueles todos que
fizeram da terra o principal territorio de subsisténcia e resisténcia, porque foi
aprendido que, em comunidade, as chances de viver e prosperar sao maiores.
Ela vem das maos que acudiram e zelaram pelos seus vizinhos, parentes, amigos
e conhecidos nos lugares em que, muitas das vezes, o médico do jaleco branco
nao chegava. E, no final, talvez o mais importante seja isso: a benzecao é um ato
de generosidade, uma entrega sem promessas de retorno, onde o Unico objetivo
é aliviar a dor, curar a alma, e, sobretudo, lembrar-nos de que somos todos, de
alguma forma, responsaveis uns pelos outros.




A vida daguilo
que é invisivel
tambeém existe.
o




Essa frase esteve em um dos meus sonhos. Anotei na beirada de um
papel assim que despertei pela manha. Eu, Julia Elisa, incumbida da missao
privilegiada e de imenso cuidado responsavel ao mapear, contactar, escutar,
transcrever e escrever modestamente essas paginas. Gostaria que vissem
elas como uma singela homenagem. Peco a gentileza de ndo procurarem aqui
por categorizacoes definidoras, tampouco, grandes revelacoes. Respeito os
segredos e admiro os mistérios.

A “vida daquilo que é invisivel também existe” estava escrita de terra, como
se alguém tivesse derramado punhadinhos ao formar cada letra. Desenhada
numa faixa branca, estava pendurada numa gameleira enorme localizada
na praca proxima a casa onde cresci, na zona norte de Belo Horizonte. Ela
ainda se mantém majestosa e firme na terra em que foi plantada e por onde
brincam criancas parecidas comigo, quando eu também brincava por ali.

Escolho, intencionalmente, colocar-me neste material precioso somente ao
final. E natural para nds, pessoas de axé, deixar que as mais velhas digam
antes de nods. As protagonistas estao muito bem localizadas ao longo dessas
linhas compartilhadas até entdo. No entanto, sinto a incumbéncia do que foi
escutado, com a profundidade sensivel em que era necessaria.

Existem referéncias- documentarias e académicas- que decidiram pesquisar
a benzecio e a relacdo com as benzedeiras, de maneira muito respeitosa. E
verdade, ndo existe uma religiosidade, classe social, género, sexualidade, raca
ou cor que determine, de fato, o poderio eminente no oficio de benzedeiras
e benzedores. Homens e mulheres, catolicas e candomblecistas, negras e
brancas, todas essas pessoas podem ser encontradas quando estamos
contando sobre o oficio de benzer.

Diante de uma constelacao tao vasta de histérias, decidir como e qual delas
sera contada pode ser tao valioso quanto a prépria narrativa. Escolher
compartilhar sobre as histérias de cinco mulheres negras de tradicao é um
gesto, modesto e intimo, de devolver a ancestralidade, a grata manifestacao
dela mesma em minha vida. Tao expressiva a ponto de me conceder a
oportunidade de passar horas conduzindo essas conversas e me emocionar
na mesma proporcao em que recebi aprendizados. Também fui benzida e
senti os fios invisiveis e consistentes que conectam as “mulheres que estao
na minha retaguarda”, como ensinou a Rainha Belinha.

A vida daquilo que é invisivel também existe, portanto, apds terem percorrido
as paginas que antecedem o nosso encontro aqui, convido vocé a visita-
las novamente, como se fosse vocé mesmo, de olhos permanentemente
marejados ao escuta-las, tal como eu estive. Na primeira conversa
agendada, fiz um bolo de milho para levar. Comprei as espigas, ralei, quebrei
cuidadosamente os ovos e todo o restante no liquidificador. Aprumei-o com




um pano de prato limpinho e, quando cheguei, ainda estava fumegante.
O cheiro dele entrou antes de mim no recinto. Pedi licenca a toda forca,
visivel e invisivel, que estava ali presente e que também me acompanhava,
certa de que, a vida disso tudo também existe e é, inevitavelmente, viva!

Aqui estdao fragmentos das trajetérias imensas e complexas dessas
cinco mulheres. E a escolha de uma narrativa coletivizada. E um desejo
publico de que haja, cada vez mais, oportunidades de escolhermos a
memoria que vamos decidir plantar no mundo. E, quando digo mundo,
estou me referindo as possibilidades de direito a dizer sobre si, pois todas
elas, Rainha Belinha, Rainha Evelina, Mae Neli, Ekedi Maria José e Mae
Josiane, quando falaram de si, trouxeram consigo a forca do passado e a
esperanca no futuro.

Sou muito grata pela confianca entregue.
A béncio!

Salve aos encontros!

De fato, eu (s6) sou

porque nds somos.






Ficha Técnica

Sesc em Minas Gerais

Presidente do Sistema Fecomércio MG, Sesc e Senac em Minas: Nadim
Elias Donato Filho

Direcao Regional: Alberto Moreira Vieira
Direcao de Programas Sociais: Jacqueline Corréa Lustosa

Gerente de Cultura: Manuella Abdanur de Paula M. Paiva
Benca a Benza

Execucao técnica: Geréncia de Cultura Sesc em Minas

Producao executiva: Ana Gabriela Ferreira de O. Gomes e Maria Carolina
Fescina Silva

Pesquisa, Concepcao, Organizacao, entrevistas e textos: Jilia Elisa
Assistente de Pesquisa: Samara Souza

Projeto Grafico: Drika Oliveira

Registro, edicao, conceito e projeto audiovisual: Vita de Souza

Registro e edicdo audiovisual: projeto LABmais/Sesc Floresta









